[EN ROUTE POUR LES LAURIERS] SENEQUE, Médée

Chronique 13 Médée : mythe et philosophie

La chronique « En route pour les Lauriers » constitue un accompagnement adossé aux « Lauréats ». Destinée initialement aux futurs bacheliers, elle propose des contenus pédagogiques et certifiés autour de la

Médée de Sénéque.

Dans le cadre de I'épreuve du baccalauréat, une importance particuliére est accordée aux
notions clés inscrits au programme, dont I'intitulé est « Mythe et théatre : héros et familles
maudites ». Il importe donc d'explorer la notion de mythe, et de voir en quoi Médée s'inscrit
étroitement dans la perception que les Anciens pouvaient avoir du mythe.

Le mythe. Le dictionnaire Bailly donne plusieurs définitions au mythe, dont la plus
courante est « légende » ou « récit fabuleux ». Ce sens est I'objet d'une construction et d'une
évolution progressive. Le udBog (muthos), en grec ancien, est ce que nous appelons
généralement « mythe », c'est-a-dire un récit relatant des faits imaginaires non consignés par
I'histoire, transmis par la tradition et mettant en scéne des étres représentant symboliquement
des forces physiques, des généralités d'ordre philosophique, métaphysique ou social, des héros
a valeur légendaire. Cependant, les muthoi - pluriel grec de muthos - revétent a l'origine une
réalité trés précise dans I'Antiquité, qui est assez distincte de ce a quoi nous les résumons
aujourd'hui. Le muthos n'est en effet pas seulement ce que l'on pourrait résumer comme une
histoire fabuleuse. Ainsi, dans le Dictionnaire Etymologique de la Langue Grecque de Pierre
Chantraine, le muthos est a considérer comme une «suite de paroles qui ont un sens, un propos,
un discours ». Le mythe est donc en quelque sorte l'acte de parler en lui-méme, ce qui dit a quel
point le concept méme de mythe est fondateur dans le cadre des sociétés anciennes. Il s'est par
la suite précisé pour désigner le contenu des paroles, l'avis, l'intention, la pensée, voire
I'histoire. Dans les emplois qu'en font les poétes tragiques grecs du Ve siécle avant notre ére
(Eschyle, Sophocle, Euripide), il signifie « parole chargée de sens ». Le terme a connu une
précision grace aux différents mythes employés par Platon, aux Ve-IVe siécles avant notre ére,
dans des ceuvres philosophiques, congues sous la forme de dialogues. A partir de mythes - qui
ne sont pas empruntés a la mythologie grecque mais constituent des fictions imaginées
spécifiquement pour appuyer le propos du philosophe -, Platon propose des allégories de la
réalité qui se trouve ainsi examinée a nouveau par le prisme de I'histoire que le philosophe
expose. Cependant, chez Platon, le mythe n'a pas le sens d'une histoire traditionnelle transmise
oralement. Le philosophe associe véritablement le mythe a I'idée d'une signification profonde
qui lui serait intrinseque. En cela, le mythe ne serait pas seulement une histoire, mais il serait
pourvu d'implications complémentaires en vertu desquelles il serait pleinement signifiant,
constituant un discours de nourrice, au sens platonicien, dans I'idée qu'il transmet le contenu

nécessaire pour faire grandir et réfléchir son lecteur. Le mythe jouerait un réle proche de celui
de l'apologue (du grec ancien éuo (apo), « a partir de », et Adyog (logos), « discours, parole »,
I'dcdOLoy0g (apologos) désignant la narration et, par extension, la fable ou le conte) - a savoir
un récit visant a illustrer une lecon de morale. Notons que le mythe n'a pas de véritable
équivalent latin, d'un point de vue lexical, méme si l'on peut le rapprocher de fabula (« conte »,
« récit sans garantie historique »).

Séneque et le mythe de Médée. Le rapport de Sénéque au mythe est somme toute assez
différent de celui de Platon dans la mesure ou, pour I'écriture de sa piece de théatre, le
philosophe ne manque pas d'emprunter au fond commun traditionnel que constitue la
mythologie. En d'autres termes, contrairement a ce que faisait Platon dans ses dialogues
philosophiques, Séneque ne congoit pas les mythes comme des histoires imaginées
spécifiquement par le philosophe pour développer la perspective qu'il choisit de mettre en
ceuvre dans son discours. Comme on le voit avec Médée, Sénéque concoit son rapport avec le
mythe de maniére inverse puisque la trame tragique de la piéce constitue pour le dramaturge
- comme 'avait fait avant lui Euripide en Grece au Ve siecle avant notre ére -, une occasion de
réécrire un mythe célebre en développant une perspective philosophique. Toutefois, pour le
philosophe qu'est Séneque, de maniére analogue a la conception que pouvait en avoir Platon,
le mythe a pour vertu d'appuyer la réflexion philosophique. Alors que les tragiques grecs,
comme Euripide, jouent sur le contenu du mythe, Sénéque modifie davantage son sens et sa
portée philosophique. Ainsi, au cours des échanges qu'entretiennent Médée et Créon, une
importante réflexion sur la justice, le réle du roi ou encore la nature du meilleur gouvernement
est développée a partird'un questionnement sur la tyrannie. Le mythe de Médée, congu au sein
de l'ceuvre de Séneque dans son ensemble, peut donc apparaitre, par moments, comme une
illustration de la réflexion du philosophe, rejoignant dés lors, de maniére immédiate,
I'appropriation des mythes que revendiquait Platon. Ainsi, lorsque Médée et la nourrice, a
I'issue du premier chant du cheeur, échangent au sujet des revers de fortune, I'on peut lire dans
le mythe une illustration d'un précepte récurrent chez Sénéque, selon lequel il convient de faire
preuve d'une large acceptation des coups du sort car s'ils sont accueillis, ils deviennent plus
acceptables.Au cours de leur dialogue, Médée et la nourrice développent de telles perspectives,
illustrant a nouveau le mythe comme outil de réflexion privilégié du philosophe.

Sur une idée d'Adrien Bresson et de Dorian Flores. Texte par Adrien Bresson. Graphisme par Dorian Flores. Mis a disposition des membres du Club de La Vie des Classiques (www.laviedesclassiques.fr).
© La Vie des Classiques, 2024



http://www.laviedesclassiques.fr/

