
[EN ROUTE POUR LES LAURIERS]   SÉNÈQUE, Médée  

Sur une idée d'Adrien Bresson et de Dorian Flores. Texte par Adrien Bresson. Graphisme par Dorian Flores. Mis à disposition des membres du Club de La Vie des Classiques (www.laviedesclassiques.fr). 
© La Vie des Classiques, 2024 

EN
 R

O
U

T
E

 PO
U

R
 LES LA

U
R

IER
S –

 C
H

R
O

N
IQ

U
E 13 

SÉ
N
ÈQ

U
E,

 M
éd

ée
 

 
Chronique 13     Médée : mythe et philosophie 

 

La chronique « En route pour les Lauriers » constitue un accompagnement adossé aux « Lauréats ». Destinée initialement aux futurs bacheliers, elle propose des contenus pédagogiques et certifiés autour de la 
Médée de Sénèque. 
 
 Dans le cadre de l’épreuve du baccalauréat, une importance particulière est accordée aux 
notions clés inscrits au programme, dont l’intitulé est « Mythe et théâtre : héros et familles 
maudites ». Il importe donc d’explorer la notion de mythe, et de voir en quoi Médée s’inscrit 
étroitement dans la perception que les Anciens pouvaient avoir du mythe. 
 Le mythe. Le dictionnaire Bailly donne plusieurs définitions au mythe, dont la plus 
courante est « légende » ou « récit fabuleux ». Ce sens est l'objet d'une construction et d'une 
évolution progressive. Le μῦθος (muthos), en grec ancien, est ce que nous appelons 
généralement « mythe », c’est-à-dire un récit relatant des faits imaginaires non consignés par 
l'histoire, transmis par la tradition et mettant en scène des êtres représentant symboliquement 
des forces physiques, des généralités d'ordre philosophique, métaphysique ou social, des héros 
à valeur légendaire. Cependant, les muthoi – pluriel grec de muthos – revêtent à l’origine une 
réalité très précise dans l’Antiquité, qui est assez distincte de ce à quoi nous les résumons 
aujourd’hui. Le muthos n’est en effet pas seulement ce que l’on pourrait résumer comme une 
histoire fabuleuse. Ainsi, dans le Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque de Pierre 
Chantraine, le muthos est à considérer comme une « suite de paroles qui ont un sens, un propos, 
un discours ». Le mythe est donc en quelque sorte l’acte de parler en lui-même, ce qui dit à quel 
point le concept même de mythe est fondateur dans le cadre des sociétés anciennes. Il s’est par 
la suite précisé pour désigner le contenu des paroles, l’avis, l’intention, la pensée, voire 
l’histoire. Dans les emplois qu’en font les poètes tragiques grecs du Ve siècle avant notre ère 
(Eschyle, Sophocle, Euripide), il signifie « parole chargée de sens ». Le terme a connu une 
précision grâce aux différents mythes employés par Platon, aux Ve-IVe siècles avant notre ère, 
dans des œuvres philosophiques, conçues sous la forme de dialogues. À partir de mythes – qui 
ne sont pas empruntés à la mythologie grecque mais constituent des fictions imaginées 
spécifiquement pour appuyer le propos du philosophe –, Platon propose des allégories de la 
réalité qui se trouve ainsi examinée à nouveau par le prisme de l’histoire que le philosophe 
expose. Cependant, chez Platon, le mythe n’a pas le sens d’une histoire traditionnelle transmise 
oralement. Le philosophe associe véritablement le mythe à l’idée d’une signification profonde 
qui lui serait intrinsèque. En cela, le mythe ne serait pas seulement une histoire, mais il serait 
pourvu d’implications complémentaires en vertu desquelles il serait pleinement signifiant, 
constituant un discours de nourrice, au sens platonicien, dans l’idée qu’il transmet le contenu 

nécessaire pour faire grandir et réfléchir son lecteur. Le mythe jouerait un rôle proche de celui 
de l’apologue (du grec ancien ἀπο (apo), « à partir de », et λόγος (logos), « discours, parole », 
l'ἀπόλογος (apologos) désignant la narration et, par extension, la fable ou le conte) – à savoir 
un récit visant à illustrer une leçon de morale. Notons que le mythe n’a pas de véritable 
équivalent latin, d’un point de vue lexical, même si l’on peut le rapprocher de fabula (« conte », 
« récit sans garantie historique »). 
 Sénèque et le mythe de Médée. Le rapport de Sénèque au mythe est somme toute assez 
différent de celui de Platon dans la mesure où, pour l’écriture de sa pièce de théâtre, le 
philosophe ne manque pas d’emprunter au fond commun traditionnel que constitue la 
mythologie. En d’autres termes, contrairement à ce que faisait Platon dans ses dialogues 
philosophiques, Sénèque ne conçoit pas les mythes comme des histoires imaginées 
spécifiquement par le philosophe pour développer la perspective qu’il choisit de mettre en 
œuvre dans son discours. Comme on le voit avec Médée, Sénèque conçoit son rapport avec le 
mythe de manière inverse puisque la trame tragique de la pièce constitue pour le dramaturge 
– comme l’avait fait avant lui Euripide en Grèce au Ve siècle avant notre ère –, une occasion de 
réécrire un mythe célèbre en développant une perspective philosophique. Toutefois, pour le 
philosophe qu’est Sénèque, de manière analogue à la conception que pouvait en avoir Platon, 
le mythe a pour vertu d’appuyer la réflexion philosophique. Alors que les tragiques grecs, 
comme Euripide, jouent sur le contenu du mythe, Sénèque modifie davantage son sens et sa 
portée philosophique. Ainsi, au cours des échanges qu’entretiennent Médée et Créon, une 
importante réflexion sur la justice, le rôle du roi ou encore la nature du meilleur gouvernement 
est développée à partir d’un questionnement sur la tyrannie. Le mythe de Médée, conçu au sein 
de l’œuvre de Sénèque dans son ensemble, peut donc apparaître, par moments, comme une 
illustration de la réflexion du philosophe, rejoignant dès lors, de manière immédiate, 
l’appropriation des mythes que revendiquait Platon. Ainsi, lorsque Médée et la nourrice, à 
l’issue du premier chant du chœur, échangent au sujet des revers de fortune, l’on peut lire dans 
le mythe une illustration d’un précepte récurrent chez Sénèque, selon lequel il convient de faire 
preuve d’une large acceptation des coups du sort car s’ils sont accueillis, ils deviennent plus 
acceptables. Au cours de leur dialogue, Médée et la nourrice développent de telles perspectives, 
illustrant à nouveau le mythe comme outil de réflexion privilégié du philosophe. 

http://www.laviedesclassiques.fr/

